








Hochschild/Rendezvous mit Gott 

und lautet folgendermaßen: Man steckt 
mit anderen im Seelenstau, bemerkt 
es tagein, tagaus an den unvermeidli­
chen Rollenkonflikten enerviert und 
versucht seither vergeblich, erfolgreich 
die Spur zu wechseln.1O 

Die entscheidende Frage lautet des­
halb: Wohin ausweichen? Jeder weiß, 
dass im Alltagsstau Entlastungsstraßen 
nicht halten, was sie von ihrem Namen 
her versprechen, weil sich alle das Glei­
che davon erwarten und man sich un­
versehens auf neuen Straßen mit den 
alten Problemen konfrontiert sieht, sich 
nämlich mit seiner neu gewählten Teil­
identität nur ein weiterer Schauplatz 
des Rollenkonflikts eröffnetY Wohin 
immer man gerade ausweicht, bildet 
der Stau unvermittelt einen neuen 
Zwangsstillstand aus und schließt mich 
ein. Raserei und Stau sind die beiden 
gewöhnlichen Aggregatzustände der 
mobilen Gesellschaft und ihrer Mitglie­
der. Der Stauerfahrene weiß insofern, 
dass sein Alltagsschicksal kein Ergeb­
nis von psychosozialer Übermotorisie­
rung oder besonders dichtem Verkehrs­
aufkommen ist. Im Gegenteil: Es wird 
vor allem durch unvermeidliche Bauar­
beiten (an den sogenannten Lebenwen­
den und Untiefen der Existenz) aus­
gelöst. Und er weiß auch, was passiert, 
sobald er in einem Stau steckt. Im ers-

121 

ten Augenblick der erzwungenen Ruhe 
verlagert sich die Bewegung nach in­
nen - leider nur nicht weit genug; man 
probt den Spurwechsel und wird ange­
sichts der Aussichtslosigkeit des Unter­
nehmens und des beibehaltenen Fahrt­
zieles und Termindrucks zunehmend 
nervös. So hechelt man von einem 
(künstlerischen, gesellschaftlichen, mit­
unter sogar religiös-kirchlichen) Event 
zum nächsten und entspannt sich erst, 
wenn man im zweiten Augenblick die 
Alternative für sich entdeckt: die auf­
gezwungene Ruhe als neues Lebensge­
fühl zu kultivieren und an einem dafür 
besonders verheißungsvollen Ort, bei­
spielsweise einem Kloster, mit allen 
Sinnen seine Lebenskunst zu kultivie­
ren oder mindestens Existenzzeichen 
dafür einzusammeln.12 

Statt die Spur und damit nur die Rolle 
zu wechseln, führt das dazu, dass man 
vom Alltag ins Außeralltägliche aus­
schert, die Spur verlässt, um in der 
Regel zu einem späteren Zeitpunkt 
seine Reise fortzusetzen und geschickt 
wiedereinzufädeln. So verwundert es 
nicht, dass die religiösen Virtuosen des 
Klosters mithin zu Stauberatern wer­
den und für diese Fälle auf das spiritu­
elle Gedächtnis und das robuste Weis­
heitswissen ihrer angestammten (Or­
dens-)Tradition zurückgreifen, ja sogar 

10 Im Ereignis eines Geburtstages verpackt I. Bachmann, Das dreißigste Jahr, in: Dies., Sämtliche Erzäh­
lungen, München 2003, 98 einen diesbezüglich schonungslosen Staubericht: "Man geht, sowie man 
eine zeitlang an einem Ort ist, in zu vielen Gestalten, Gerüchtgestalten, um und hat immer weniger 
Recht, sich auf sich selbst zu berufen. Darum möchte er sich [das Geburtstagskind; Anm.d.V.], von 
nun an und für immer, in seiner wirklichen Gestalt zeigen. Hier, wo er seit langem seßhaft ist, kann 
er nicht damit beginnen, aber dort wird er es tun, wo er frei sein wird." 

11 Eine unvermeidliche Problemanzeige: Von Seele zu reden ist heute wissenschaftlich ungebräuchlich, 
allenfalls historisch, vielleicht noch theologisch zulässig. An ihre Stelle ist nicht zufällig ein Differen­
zierungsvokabular von Geist, Körper, Rolle, etc. getreten. Seitdem die moderne Bewusstseinsindu­
strie die dementsprechende Kontrolle über die inneren Erfahrungsräurne ausübt, sind nicht nur die 
Träume heimatlos (weil zum Selbsterforschungsgegenstand) geworden, sondern auch die Zer­
stückelungsfantasien des Ich und seines Erlebens erschreckend vorangekommen. 

12 Es geht freilich auch anders. G. Keller, Die Leute von Seldwyla, Stuttgart 1874, 864 kannte drei Vari­
anten, um "sich aus dem Staub des gemeinen Lebens zu erheben": ins Kloster oder zu den Freimau­
rern zu gehen oder in einen sonstigen Verein einzutreten. Heute versucht sich die Freizeitgesell­
schaft ohne Unterlass an diesbezüglichen Ablenkungsmanövern von sich selbst und organisiert 
dabei doch nur sich selbst. 



122 

mehr oder weniger ausdrücklich da­
rum gebeten werdenY Weil das glei­
chermaßen für die besonders religiösen 
wie weniger religiösen Neigungsgrup­
pen in der Peripherie des Klosters gilt, 
öffnen sich die Sinnhorizonte für die 
Unterschiedlichen auf unterschiedliche 
Weise an unterschiedlichen Stellen, 
letztlich jedoch mit gleichem Ergebnis: 
der Himmel tut sich ihnen auf. Genau­
er gesagt: die Himmel,14 

3. "Die Himmel" 

3.1 Von der Neigung zum Unendlichen: 
die Evidenz des Expliziten 
Um im Kloster anzukommen, muss 
man nicht in die Kirche gehen - weder 
baulich noch sprichwörtlich gesehen. 
Was auch immer das Kloster für den 
einen wie den anderen bedeutet, es ist 
nicht identisch mit der Kirche, ohne 
Nicht-Kirche zu sein. Das Kloster ist 
keine Kirche und richtet sich erst recht 
nicht nach Maßgabe des Gemeindele­
bens einer Pfarrei aus. Es ist anders, 
ohne völlig fremd zu werden. Darauf 
kommt es bei den religiösen Neigungs­
gruppenan. 
Als geistliches Zentrum ist sein religiö­
ser Grundton freilich nicht zu über­
hören. Aber die Tonlage ist von Kloster 
zu Kloster, allgemeiner gesprochen: von 
Orden zu Orden verschieden. Das gibt 
ihm (und der christlichen Botschaft) 

Hochschild/Rendezvous mit Gott 

Profil und führt natürlich zu unter­
schiedlichen Resonanzen. Wer zum Bei­
spiel heute als religiös Musikalischer 
für benediktinische Tonlagen empfäng­
lich ist, stellt selten zugleich eine kar­
melitische Resonanzfähigkeit bei sich 
fest - und umgekehrt. Um ein Kloster 
religiös besonders Musikalischer he­
rum entstehen Neigungsgruppen be­
stimmter Tonlagen. Sie sind in der Lage 
und willens, auf jener Wellenlänge zu 
empfangen, auf der dort gesendet 
wird. Dieser Sachverhalt markiert in 
mehrfacher Hinsicht den Unterschied 
zwischen klösterlichem und kirchli­
chem, genauer: pfarrlichem Gemeinde­
leben. Hier gibt es Sender und Empfän­
ger, in der Regel zwar nur auf einer 
Frequenz, aber dafür im Weltformat 
(einer Ordensgemeinschaft und ihrer 
oftmals von weither angereisten Sym­
pathisanten). Dort gibt es Weltempfän­
ger mit andauerndem Sendersuchlauf;I5 
will sagen: wie eine Gemeinde auf ei­
ner Breitbandfrequenz zu senden, ga­
rantiert keinen besseren Empfang, ja 
nicht einmal eine größere Empfänger­
reichweite. Empfangsstörungen neh­
men auch nicht dadurch ab, dass man -
um im Bild zu bleiben - das Trägersig­
nal zeitlich befristet, also die Sende­
zeit festlegt und begrenzt. In Frank­
reich deutet sich beispielsweise seit ei­
niger Zeit eine massive Umverteilung 
zwischen neuen und alten Sinnsuchern 

13 Exemplarisch siehe L. Fijen, Wie werde ich glücklich? Lebensweisheit aus dem Kloster, Freiburg 
2003. 

14 Die Semantik des Himmels signalisiert an dieser Stelle mehr als eine poetische Steillage. Nach 
eh. Baudelaire, Les p~!adis artificiels, Paris 1961, 108 ist der Himmel der Ort aller Verwandlung; das 
heißt auch jener der Offnung der Sinnhorizonte wahrnehmbaren Weltanverwandlung. In seiner reli­
giösen Bedeutung vom Himmel in der Mehrzahl zu sprechen, ist im romanischen Sprachgebrauch 
üblich und im Hinblick auf die Erwartungshaltungen der verschiedenen Sinnsucher sogar realis­
tisch. Dazu J. Pausch, Such dir deinen Himmel: Auszeit im Kloster, München 2003; für einen entspre­
chenden (am Plural orientierten) semantischen Wechsel in der Kirchensoziologie plädiert schon früh 
F. Heer, Christsein ist kein Hobby, Freiburg 1959, 124ff. 

15 Auffällig ist, dass sich das bekannte Problem der pastoral versorgten, aber damit unzufriedenen 
Gemeinden im Kloster nicht wiederholt, obwohl zwischen Empfänger und Sender deutlich unter­
schieden wird. Liegt das etwa daran, dass eine Selbstinitiation (des Empfängers) in die entsprechen­
den Strukturen des Senders ein neues Gleichgewicht der jeweiligen Verantwortungsbereiche und 
-ansprüche schafft? Und wie sähe eine Selbstinitiation bei den Gemeinden dann aus? 



Hochschild/Rendezvous mit Gott 

auch insofern an, dass der Anteil der 
sonntäglich praktizierenden Christen 
ab- und der Anteil mehrtägiger, aber 
unregelmäßiger Aufenthalte neuer Pil­
gerbewegungen um Orte wie Citeaux 
zunimmt. 
Die Sendeleistung eines Klosters rich­
tet sich zwar nicht nach dem Empfän­
ger, aber sie kommt ihm entgegen, weil 
er sicher sein kann, dass, sobald er 
auf Empfang geht, gesendet wird -
und sei es auch nur in der Form be­
redten Schweigens (anstelle des hilflo­
sen Schweigens vor leeren Kirchenbän­
ken). Für die religiös musikalischen 
Neigungsgruppen wird das Stunden­
gebet der Klostergemeinschaft insofern 
nicht nur als hochwillkommene Berei­
cherung ihrer gesteigerten Sinn- und 
Heilsansprüche wahrgenommen, nach 
denen sie (in Form und Zeit) im pfarr­
lichen Gemeindeleben oft vergeblich 
suchen, sondern es ist für sie auch ein 
Mittel zur Synchronisierung zweier 
unterschiedlicher Rhythmen: des eige­
nen und des klösterlichen. Man kann 
am selben Tag mehrmals ein- und aus­
scheren und sicher sein, dass gesendet 
wird, wenn man auf Empfang ist. An­
sprüche aus den Empfangsleistungen 
ergeben sich daraus jedoch nicht. Wer 
wiederkommt, ist gerne gesehen - nicht 
mehr und nicht weniger. Seine Abwe­
senheit stört nicht, während seine An­
wesenheit als Bereicherung gilt. Das ist 
Freiheit, wie sie sich die Kinder dieser 
heutigen Zeit - auch die Christen -
wünschen, um sich kennenzulernen. 
Und selbst in den Zwischenzeiten, ob 
nun zwischen den Stundengebeten vor 
Ort oder dem letzten und nächsten 
Klosterbesuch, es entstehen keine dür­
ren Empfangspausen. Denn geistliche 
Kommunikation zu betreiben, ist die 

123 

Lebensform der religiösen Virtuosen. 
Sie sind nicht auf reguläre Büro- und 
Sprechzeiten festgelegt, und wo sie 
diese aufgrund ihrer klosterinternen 
Aufgaben doch kennen, greift die Klos­
tergemeinschaft in der Regel zur dies­
bezüglichen Selbstverpflichtung und 
stellt dafür einen Ansprechpartner zur 
Verfügung (zumeist der Gastpater bzw. 
die -schwester). Nicht zu unterschät­
zen ist die oftmals landschaftlich reiz­
volle Lage und ehrwürdige Architek­
tur gerade traditionsreicher Klöster. 
illre Signalwirkung geht auch an de­
nen, die in erster Linie der Religion 
wegen gekommen sind, nicht vorbei, 
sondern verhilft ihnen im Angesicht 
der übergroßen Tradition mehr, ja an­
ders zu empfangen als sie zu hören 
gewohnt sind. Sie bereitet ihnen auf 
selbstverständliche Weise den Vorhof 
des Schweigens, durch den die meisten 
Neigungsgruppen nur allzu gerne in 
den Innenhof treten, um ihrer Neigung 
zum Unendlichen endlich freien Lauf 
zu lassen. In ihren geistlichen (Einzel­
oder Gruppen-)Exerzitien machen sie 
sich auf die Suche, Gott in allen Dingen 
ihres Lebens zu finden, mit anderen 
Worten: auf die Öffnung ihrer Sinn­
horizonte zu achten und zum Beispiel 
im Angesichte des anderen himmel­
wärts zu schauen. 
Das macht sie übrigens zu Seelenver­
wandten derer, die aus weniger religiö­
sen Motiven ins Kloster kommen. Für 
beide gilt, dass ihr Blick das Wohlwol­
len ihrer Seele ankündigt und von (mo­
mentaner) innerer Freiheit zeugt. Wenn 
man davon ausgehen möchte, dass dies 
mehr als die soziale Folge bestimmter 
Individuen im öffentlichen Austausch 
miteinander ist, dass es nämlich als "Be­
ziehungszeichen" 16 zwischen entschie-

16 Ein grundlegender Modus der Interaktionsordnung moderner Gesellschaften nach Goffman, Rela­
tions in Public, New York 1971. 



124 

denen und "verschütteten" Christen, 
zwischen religiös Musikalischen und 
Unmusikalischen in Frage kommt, 
müsste man der Frage nachgehen, wo­
für dieses Zeichen steht. Und dann 
könnte man überraschend zur Einsicht 
gelangen, dass die verschiedenen Be­
deutungen des einen geeignet sind, der 
Kirche ihre stete Furcht um den Verlust 
ihrer Mitte auszutreiben. 17 

Für das Ensemble seiner Lebens- und 
Kommunikationsbedingungen wird 
das Kloster auch dort geschätzt, wo es 
nicht aus primär religiösen Motiven 
um eine Selbsterfahrung des gehaltvol­
len Schweigens und Redens geht, näm­
lich im Umfeld jenes sanften Religions­
tourismus, der sich neuerdings bei 
Klöstern einstellt. 

3.2 Naherholung im Fernen: die Evidenz 
des Impliziten 
Man kann keine Kirche bauen, wenn 
man Gott nicht kennt. Die aktuellen 
Agenturen der gesellschaftlichen Wie­
derverzauberungsindustrien tun inso­
fern gut daran, ihre Tempel beim Na­
men zu nennen: die gläserne "Auto­
stadt" Wolfsburg (VW), "Kinopolis" 
oder noch anders. Ihre Verzauberun­
gen sind kurzatmig und durch den 
Zweck diskreditiert, so erscheint es heu­
te einer zunehmend größeren und dies­
bezüglich erfahrungsgesättigten Öffent­
lichkeit, die sich von ihren unheili­
gen Experimenten der 1990er Jahre all­
mählich wieder distanziert. Sie weiß 
heute, was sie unter diesen Etiketten 
erwarten darf - und was nicht: Statt 
Wahrhaftigkeit zählt dort Professiona­
lität. Wahr ist, was wirkt. Gefühlskal-

Hochschild/Rendezvous mit Gott 

kül ersetzt Schöpfung. Markenzeichen 
schlägt Sinnzeichen. Was das Leben 
bereichern soll, wird zur Ideologie sei­
ner Abwesenheit. Die profanen Welt­
fluchten sind mittlerweile durchbuch­
stabiert, ein zweiter Anlauf unergie­
big. 18 Eine Weile konnte man die feilge­
botene Leere für Tiefe halten. Heute 
gelingt das zunehmend schlechter. 
Denn die zwanghafte Jagd nach dem 
Lebendigen hat bei diesen Sinnsuchern 
oftmals nichts als das tote Innenleben 
hinterlassen. 
Aber auf der Asche ihrer ausgebrann­
ten Sinngebung entzündet sich das 
Feuer ihrer Sinnsuche von neuem. Eine 
Hinwendung zu bewährten, insbeson­
dere christlich-kirchlichen Sinnangebo­
ten ist zwar nicht ausgeschlossen, aber 
auch kein unmittelbares Ziel dieser 
Suche.19 Die Reise beginnt unauffälli­
ger, in religiöser Weise anspruchsloser, 
nämlich: nicht selten mit einer Reise 
und dementsprechenden Erwartungen. 
Der Urlaub, die Freizeit bekommen ei­
nen anderen, noch höheren Stellenwert 
als früher. Mit der Reise, dem Ausflug 
will man dem Alltag entfliehen. 
Die Reise ins Außeralltägliche beginnt 
unmerklich bei der Suche nach exoti­
schen Reisezielen, letztlich nicht nur, 
um anderes zu sehen, sondern sich 
selbst anders zu erleben. In diesem 
Punkt sind Klöster jedem Reiseveran­
stalter konkurrenzlos überlegen. In ei­
ner grenzenlosen Weltgesellschaft kann 
es auf Dauer kein Fernweh, keine un­
bekannte Trekking-Route mehr geben. 
Mit den einschlägigen Erfahrungen ge­
rät jede inszenierte Exotik näher an die 
Grenzen des Weltinnenraums. Interes-

17 Womit sich Rickerts Fundamentalphilosophem vom differenten Sinn des Einen in Praktische Theo­
logie übersetzen, ja sogar in pastorale Handlungsformate umsetzen ließe. Vgl. H. Rickert, Das Eine, 
die Einheit und die Eins, Tübingen 1924. 

l' J. Cocteau, Die Schwierigkeit, zu sein, Frankfurt/M. 1988, 131 berichtet von einer heutigen "Welt, die 
durch Theater, Kinos und Luxuszeitschriften für die Weltflucht ebenso reichlich ausgestattet ist wie 
für den Wintersport". 

19 SO J. Könemann, "Ich wünschte, ich wäre gläubig, glaub' ich", Opladen 2002. 



Hochschild/Rendezvous mit Gott 

sant wird, was jenseits liegt. Kein Rei­
seziel ist so außergewöhnlich, dass ich 
mich nicht bei meinem Nachbarn oder 
aus den Alltagsmedien darüber in­
formieren könnte - nichts, außer der 
Reise ins Ich, wie es ein Klosteraufent­
halt diesen Sinnsuchern verheißt, ohne 
es so nennen zu müssen.20 Denn das 
Urlaubs-, Ausflugs- oder Besuchspro­
gramm kann ganz anders, ja unbesorgt 
klingen: Entspannung oder Sightseeing 
beispielsweise. 
Als Urlaubsdevise führt Erholung je­
doch nicht nur vordergründige An­
sprüche mit, allgemein gesprochen: die 
unterschiedlichen Wünsche nach Ent­
schleunigung des rasanten Stillstands 
im Alltag,21 sondern auch hintergründi­
ge. Erholung an Körper und Geist, see­
lische Erholung zielt auf die Wieder­
herstellung der Unschuld. Der Urlaub 
wird so gesehen zur Zeit der legitimen 
wie unaufgeregten Selbstaufmerksam­
keit abseits alltäglicher Selbstwahmeh­
mungsmuster. Das Kloster ist der nahe­
liegende Ort, die Askese die verhei­
ßungsvolle Technik für das Urlaubspro­
gramm einer Seinsverbesserung. Dass 
die entsprechende Klostergemeinschaft 
diesbezüglich als Sinnbild und nicht 
wie bei den religiösen Neigungsgrup-

125 

pen als Vorbild genutzt wird, liegt an 
den unterschiedlichen Zielen und Mo­
tiven, mit denen die einen wie die an­
deren ihren Weg ins Kloster finden. Es 
liegt aber auch daran, dass die Sende­
signale des Klosters erfreulich doppel­
deutig sind, sie nicht nur binnenreli­
giös empfangen und verwertet werden 
können, sondern auch von denen, die 
als Individualreisende nach Strategien 
ihrer Selbstermächtigung suchen und 
in der monastischen Lebenskunst da­
nach Ausschau halten.22 Für sie gerinnt 
die Askese zur wachen Bereitschaft, ihr 
Leben zu führen, anstatt es einfach ver­
gehen zu lassen. 
Das macht sie nicht zu Kostverächtern, 
sondern zu Solidargenossen (aber nicht 
wie bei den religiösen Neigungsgrup­
pen zu Geistesverwandten) der Mön­
che und Nonnen vor Ort. Wie bei die­
sen bezieht sich ihr Fasten auf die Welt, 
aber so, wie sie diese kennen und lie­
ben (wollen). Das mehr oder weniger 
versteckte Lernziel ist keine Gotteser­
fahrung - zumindest nicht unmittelbar. 
Ihre Begrenzung bis hin zur Entsagung 
von der angestammten Welt ist ihnen 
ein Signum der Selbstmächtigkeit; die 
ersehnte Schlüsselerfahrung: Es hängt 
vom Selbst ab, die Grenzen aufrecht zu 

20 Aber mit weIcher Motivation auch immer diese Reise ins Ich angetreten wird, nach einem Bonmot 
von Madeleine Delbrei ist sie auch in religiöser Hinsicht besonders wertvoll: "Si tu vas au bout du 
monde, tu y trouveras des traces de Dieu. Si tu vas au fond de toi, tu trouveras Dieu lui-meme." 
("Gehst Du ans Ende der Welt, findest du dort die Spuren Gottes. Wenn Du aber zum Grund deiner 
selbst hinabsteigst, findest du Gott selbst.") M. Deibrei, Missionaires sans bateau, Saint-Maur 2000, 
zit. n. "Servir les vocations", Nr. 3, septembre 1999, 12. 

21 So zum Beispiel die Ergebnisse der Reiseanalysen der Hamburger Forschungsgemeinschaft Urlaub 
und Reisen für den Zeitraum 1996-1999 und im Blick auf den Trend zum Klosterurlaub bestätigend 
R. Bretschneider vom Wiener Marktforschungsinstitut Fessel-GfK in einer Studie "Tourism and Life 
Style in Austria 2001". Das trifft nicht in ein klösterliches Vakuum. Man kann das Stundengebet 
durchaus als typische Entschleunigungsform im kirchlichen Tagesrhythmus ansehen. Vgl. C. Dahl­
grün, Zeit aus der Zeit genommen: zur Theologie des Stundengebets, in: Jahrbuch der Europäischen 
Gesellschaft für Theologische Forschung von Frauen 7 (1999) 117-122. 

22 Grundlegend: M. Foucault, Histoire de la sexualite 11: L'usage des plaisirs, Paris 1984, geht bei der 
Suche der Selbstermächtigung des Subjekts bekanntlich noch vor die monastische Tradition ins 
Griechenland des vierten vorchristlichen Jahrhunderts zurück. Bis zu seinem Ziel, einer modemen 
Sorge um sich selbst, unterschlägt er aber auch nicht die Fortentwicklungen, die später diesbezüg­
lich im Kloster stattgefunden haben. Praxisrelevant: O. Lechner, Weite dein Herz: Lebenskunst aus 
dem Kloster, München 2002. 



126 

halten, sie durchlässig zu gestalten, 
aufzulösen oder anders zu ziehen.23 

Dass, wenn sich die Selbstbegrenzun­
gen verschieben, auch das Andere, ja 
der ganz Andere einen anderen Stellen­
wert bekommt, ist vielleicht nahelie­
gend, aber für ein diesbezügliches Ver­
ständnis im kirchlichen Sinne keines­
wegs zwingend. 
Der Kontakt, der zwischen dem Klos­
ter und seiner gesellschaftlichen Um­
welt neuer Sinnsucher entsteht, mag 
innerkirchlich als Seelsorge gewertet 
werden, die es nie nur um den Preis 
der Kirchenmitgliedschaft gibt. Seine 
Chancen gehen jedoch über den seel­
sorglichen Einzelfall ins Strukturelle 
hinaus. In einer nachchristentümlichen 
Gesellschaft bietet sich das Kloster als 
identitätsbewusste und zugleich offene 
Gelegenheitsstruktur an, miteinander 
wieder ins Gespräch und in Berührung 
zu kommen. Ohne den kirchlichen 
Ausverkauf zu betreiben einerseits und 
ohne die Sympathisanten dabei zu ver­
einnahmen andererseits. Es signali­
siert, dass mit dem Christentum ein 
attraktiver Lebensstil verbunden ist, 
dessen Vielfarbigkeit die modeme Frei­
heit des Selbst nicht nur herausfordert, 
sondern im Sinne der Lebenskunst 
krönt. Gelingen kann dies nur, wenn 
das Kloster im Kontakt mit diesen 
Sinnsuchern auch die Verantwortung 
und Pflicht zur Selbstaktualisierung 
seines spirituellen Gedächtnisses und 
Erfahrungsschatzes in der Welt von 
heute erkennt und wahrnimmt. Die 
gesellschaftliche Suche nach monasti­
scher Lebenskunst sollte innerhalb des 
Klosters eigentlich hochwillkommen 

Hochschild/Rendezvous mit Gott 

sein. Sie verschafft Gelegenheit, das 
"Leben in Fülle" nicht in den Vokabeln 
und Beispielen von gestern herbeizu­
reden, sondern im Heute mitzugestal­
ten. Nur so erweist sich ein Orden 
als rechtmäßiger Erbe seines robusten 
Weisheitswissens. 
Zwar kann man keine Kirche bauen, 
wenn man Gott nicht kennt, aber man 
kann sie für diejenigen bauen, die ihn 
nicht kennen - in der Hoffnung, dass 
sie ihn so kennenlernen. Soziologisch 
gesehen, ist das Haus der Stille in 
Meschede ein solcher Versuch des klös­
terlichen Renouveau. Es ist gebaute 
Konzentration, ein Werk der Architek­
tur-Avantgarde, beseelt mit Mönchs­
Tradition. Gemeinsam haben die Bene­
diktiner der Abtei Königsmünster und 
der Architekt Peter Kulka dieses Expe­
riment gemeistert. Die für alle gleich­
lautende Kembotschaft des in Form 
gegossenen Undings lautet: Ruhe. Die 
Mönche, indem sie den Gast in aller 
Stille teilhaben lassen an ihrem Leben, 
Kulka, indem er auf alles Unnötige ver­
zichtete. 20 Einzelzimmer hat das Haus 
der Stille. Ein Bett, ein Tisch, ein Stuhl. 
Eichenparkett und Sichtbetonwände. 
Lediglich das Raster der Schalungs­
löcher erinnert an ein Ornament. So 
asketisch (und ästhetisch) lebt heute 
kaum ein Mönch. Der Architekt hat ein 
Kloster im Kloster (quasi eine doppel­
te Hausgemeinschaft) 24 geschaffen, für 
Menschen, die kaum noch in die Kirche 
gehen, reduziert auf den reinen Kern 
monastischen Lebensraums: Mönchs­
zelle, Kapelle, Kreuzgang und Refekto­
rium. Wenn - im Sinne der Klosterur­
laube - das Gefühl, "angekommen zu 

23 Bestätigend W. Schmid, Was ist und zu weIchem Zweck betreibt man Askese?, in: Neue Rundschau 
111/4 (2000) 13. 

24 Was wechselseitige Abschließung, etwa gegenüber religiöser Vereinnahmung seitens der Mönche, 
unauffällig in Kraft setzt. Wer will, kann also seine profanen Weltfluchten auch im Kloster unter dem 
Dach der Kirche fortsetzen. In der Tat eignen sich Einkehrtage entgegen ihrem Sinn auch als monas­
tische Event-Messen. 



Hochschild/Rendezvous mit Gott 

sein", ein gutes Hotel ausmacht, dann 
ist dieses Haus vermutlich ein sehr 
gutes Hotel. Weil man nicht einfach 
nur an einem Ort ankommt, sondern 
mit dem dort ortsüblichen Sinn für 
Geduld auch bei sich selbst vielleicht 
sogar noch anderes, überraschend Reli­
giöses, ja Sympathisches (wieder-)ent­
deckt.25 Die Mönche liefern das dazu­
gehörige Sinnbild: Gott kann warten, 
weil er ewig ist. 
Ein Kloster, das macht dieses Beispiel 
deutlich, erneuert sich heute von innen 
und durch außen, indem es mittels 
traditionsreicher Formen seine Bewe­
gungsfreiheit zugunsten aller auszu­
nutzen versteht. Es entsteht ein offener, 
weil einladender Raum, der weder zu 
Lasten des in seinem Kern abgeschlos­
senen geistlichen Zentrums religiöser 
Virtuosen, noch zu Lasten des Dunst­
kreises religiös eher weniger musikali­
scher Gäste geht. Der Grund dafür liegt 
in der klösterlichen Lebenshygiene, de­
ren Modellcharakter für Fragen des 
modernen Zusammenlebens zu Recht 
bereits über die christlich-kirchlichen 
Grenzen hinaus Beachtung gefunden 
hat, nicht zuletzt als Allgemeinplatz im 
laizistischen Frankreich von heute und 
dort sogar bis in seine intellektuelle 
Hochburg, das College de France in 
Paris, bei einem seiner intellektuellen 
Leistungsträger, Roland Barthes. 

4. Die Kinematik des offenen Raums: 
Über klösterliche Lebenshygiene 

In einer offenen Gesellschaft sollten 
offene Räume, an denen man sich 
über die engen Grenzen des jeweiligen 
Miteinanders hinweg begegnet, keine 
Mangelware sein. Das kann man in der 

127 

Tat für die moderne Gesellschaft von 
heute auch nicht behaupten. Mit Bahn­
höfen, Flughäfen, Parkplätzen und an­
deren Palästen entgrenzter Öffentlich­
keit fehlt es dem hochmobilen Ge­
meinwesen keineswegs an unumgäng­
lichen Tummelplätzen. Das ist auch 
nicht das Problem, aber es wird zu 
einem. Denn leider hilft diese Feststel­
lung der Zwangsbegegnung in der 
Sache der eigenen seelischen Obdach­
losigkeit wenig. Sie verschärft sie nur, 
wie Supervielle Anfang des 20. Jahr­
hunderts immer wieder zu bedenken 
gegeben hat: Zuviel Raum beengt uns 
sehr viel mehr, als wenn nicht genug 
Raum da ist.26 Denn dann prallen, so 
sein Argument, innere Unermesslich­
keit und äußerer Taumel noch schärfer 
aufeinander. 
Das bleibt nicht ohne Folgen und führt 
zur bedrückenden Alltagserfahrung der 
Atopie, einer Gesellschaftsordnung, in 
welcher der Ort keine Rolle mehr spielt, 
weil sich die Orte aneinander anglei­
chen, Bahnhöfe sich dieselbe Außen­
fassade und das gleiche Binnenleben 
aus Shopping-Arkaden und Reisezent­
rum zulegen. Nicht Raumknappheit 
lautet das Problem, sondern das Uber­
angebot an indifferenten Räumen.27 

Um so mehr sind identitätsstiftende 
Räume und authentische Orte gesucht. 
Dass die unbändige Öffnung nach au­
ßen wider Willen zur inneren Abriege­
lung führt, weiß man heute und sucht 
nach Formen dafür, wie es umgekehrt 
möglich wäre, wie Abgeschlossenheit -
sprich: Identität - Offenheit produziert. 
Vor diesem Hintergrund bietet das 
heutige Kloster mit seiner Dialektik 
von Drinnen und Draußen eine Alter­
native. Es reagiert darauf, dass sich das 

25 So ein einschlägiger Erfahrungsbericht von J. Weiß, Eine verblüffende Offenheit, in: Junge Kirche 
62/5 (2001) 48-50. 

26 SO J. Supervielle, Gravitations, Paris 1925. 
27 So ausführlich G. Bachelard, La poetique de l'espace, Paris 1957, 206f. 



128 

unbändige Fernweh von heute als in 
dieser Welt unstillbares Heimweh he­
rausgestellt hat, indem es durch die Be­
grenzung des Raums größtmögliche 
Bewegungsfreiheit verschafft. Darin be­
steht die Kinematik des offenen Klos­
terraums. In diesem bekommt die Dia­
lektik des Drinnen und Draußen ihre 
heilsame, weil ordnende Kraft durch 
die Konzentration in dem engsten In­
nenraum. Die Intimität der Mönchszel­
le wird zur Erfahrung tiefgreifender 
Innerlichkeit. Wie es dazu kommt, ist 
kein Geheimnis, sondern elementarer 
Bestandteil der klösterlichen Lebens­
ordnung, mithin Kennzeichen einer Le­
benshygiene, um die sich die Gesell­
schaft auch jenseits des Klosters be­
müht. 
Roland Barthes hat in seiner Inaugu­
ralvorlesung vom 7. Januar 1977 am 
College de France nachdrücklich da­
rauf aufmerksam gemacht, dass sich 
keine Gesellschaft auf Dauer der Frage 
entziehen kann, wie sie gut und lebens­
fördernd zusammenleben wolle.28 Al­
len gemeinsam stelle sich die Heraus­
forderung nach einer "Idiorhythmie" 29 

im Sinne des monastischen Grundprin­
zips des Athanasius; gemeint ist der 
fruchtbare Wechsel von gemeinsamer 
Nähe und wechselseitiger Distanz, von 
gebotener Übereinstimmung und not­
wendiger Abweichung. Das Kloster ist 
ein prototypischer Lernort dafür und 
zwar sowohl mit wie ohne direkten 
Bezug auf Religion. Barthes hat nicht 
nur daran erinnert, sondern zugleich 
die Richtung gewiesen, in der eine Ant­
wort auf die Frage nach dem gedeihli­
chen Zusammenleben zu suchen ist. 

Hochschild/Rendezvous mit Gott 

Man kann das im Anschluss an ihn 
die klösterliche Lebenshygiene nennen 
und als Phänomen folgendermaßen 
umschreiben: 
Einsamkeiten gibt es viele. Manche 
sind schrecklich und abgründig, und 
andere sind köstlich und wohltuend. 
Im Kloster gibt es beides, dicht an 
dicht, und nicht aus hinnehmbarem 
Zufall, sondern mit erwünschter Not­
wendigkeit: der Konzentration auf das 
Wesentliche. Die Antwort auf die Fra­
ge, was das Wesentliche ist, verändert 
sich im Verlauf der Geschichte eigent­
lich nicht. Nach wie vor geht es um die 
Erfahrung Gottes. Aber die dazu nöti­
gen Konzentrationsübungen wandeln 
sich drinnen mit Bedacht, wo sie von 
außen angefragt sind. Aus dem religiö­
sen Binnenraum wird eine offene Klos­
terwelt; einladend, aber, besser gesagt: 
weil mit sich selbst als gepriesenem Ort 
der Suche nach den Spuren Gottes 
identisch. Historisch gesehen beginnt 
das Kloster als claustrum, als abge­
schlossener Lebensraum von Angehö­
rigen eines Ordens zum Zwecke der 
ausschließlicheren Begegnung mit Gott 
im Zeichen der jeweiligen Ordensregel 
und den entsprechenden Konstitutio­
nen. Das Kloster ist ein gemeinsamer 
Lebensraum mit uniformer Lebensord­
nung - so will es noch immer scheinen. 
Das ist zwar nicht falsch, aber bei wei­
tem nicht alles, erst recht heute nicht. 
Der kollektive Lebensrhythmus trennt 
bereits am Anfang der Klostergeschich­
te fein säuberlich zwischen gemein­
schaftlichen und individuellen Aspek­
ten, weist zum Beispiel mit dem Stun­
dengebet gemeinschaftliche Gebetszei-

28 Siehe dazu R. Barthes, Comment vivre ensemble. Cours et seminaires au College de France 
(1976-1977), Paris 2002, 19-28. Im Rahmen einer fast vergessenen Tradition der Soziologie heute 
zumindest wiederentdeckt von K.-H. Hillmann, G. Oesterdiekhoff (Hg.), Die Verbesserung des 
menschlichen Zusammenlebens, Opladen 2003. 

29 So die Suche von R. Barthes, Comment vivre ensemble (s. Anm. 28), 36-42 nach Synchronisations­
mustern und -instanzen von gesellschaftlichen und individuellen Rhythmen. 



Hochschild/Rendezvous mit Gott 

ten aus, kennt aber neben Gemein­
schaftsveranstaltungen und Gemein­
schaftsräumen wie dem Refektorium 
und der Kapelle auch die individuelle 
Hütte der Kontemplation: die Mönchs­
zelle als einen Ort der "metaphysi­
schen Einsamkeit des Individuums" 30. 

Auf diesen Wechsel von hochgradiger, 
weil bedeutungsschwerer Individuali­
sierung und solider Vergemeinschaf­
tung kommt es beim klösterlichen Le­
bensrhythmus an. Andauernd und Tür 
an Tür mit dem anderen zwischen Nä­
he und Distanz zu changieren, macht 
einen beachtlichen Teil der monasti­
schen Lebenskunst diesseits des Spiri­
tuellen aus. Von den Schwierigkeiten, 
den richtigen Takt dabei zu finden, 
entlastet ihn zumindest in formaler 
Hinsicht der strukturierte Tagesablauf. 
Dieser macht seine persönlichen Er­
wartungen an sich und die Gemein­
schaft für ihn wiederum zeitlich er­
wartbarer, kurzum: durchsichtig, mit­
hin sogar handhabbarer, ja planbarer. 
Vom noch genaueren Hinhören auf den 
jeweils angemessenen Takt im alltägli­
chen Miteinander befreit es ihn aber 
nicht. Im Gegenteil. Weil er aufgefor­
dert ist, auch das Revierverhalten sei­
nes Mitbruders zu respektieren, muss 
er es kennen und sich darum bemühen. 
Das Maßnehmen in den großen wie in 
den kleinen Dingen wird für ihn zur 
persönlichen Lebensmaxime.31 

Vor allem in den Augen seiner Außen­
welt ist der homo clausus daher kein 

129 

Insasse eines geistlichen Gefängnisses, 
sondern er steigt mittels dieses wech­
selnden Rhythmus (von Individualisie­
rung und Vergemeinschaftung) zum 
Meister seiner selbst auf, der weder 
sich noch die anderen vergisst.32 Es ist 
die Selbstbeherrschung, die Gott und 
seiner Gemeinschaft geopferte Selbst­
losigkeit, mit einem Wort: seine Selbst­
disziplin, die ihn gerade in den Augen 
heutiger Sinnsucher auszeichnet. Für 
sie repräsentiert er die je größere Frei­
heit, nach der sie sich sehnen. Als Kin­
der ihrer Zeit kennen sie die Freiheit 
der Entscheidung von der modernen 
Gesellschaft über das wohltuende Maß 
hinaus und suchen für sich nach der 
Freiheit der Entschiedenheit. Anders 
gesagt: die eigenen Regeln zu kennen 
und sich daran zu halten. In Frank­
reich bezeichnet man das noch heute 
gemeinhin als "hygiene de vie". Das 
Schlagwort handelt von der Frage nach 
einem tragfähigen Lebenskonzept jen­
seits der üblichen Ratgeberpraxis, aber 
mit all ihren Fragen nach festem Tages­
rhythmus, Anspannung und Entspan­
nung, Ernährung und Gesundheit an 
Leib und Seele.33 Ob diese Fragen im 
Kloster direkt und unmittelbar ange­
sprochen werden, ist nicht entschei­
dend. Lernen findet auch beobachtend 
statt - nur viel diskreter, nicht nur für 
die eine, sondern auch für die andere 
Seite.34 Dafür reicht ein Besuch in der 
Frommagerie von Citeaux oder ein 
Ausflug zum Kloster Melk. 

30 G. Simmel, Aufsätze und Abhandlungen 1909-1918, J::rankfurt/M. 2001, 47. 
31 Außerdem wird es für ihn zur notgedrungenen Uberlebensstrategie. Auf beiderlei anspielend 

K. Löster, Im Kloster über Leben lernen, in: Lebendige Seelsorge 52/2 (2001) 122-125. 
32 Vom homo clausus spricht in dieser Weise auch N. E/ias, Was ist Soziologie?, München 1996, 128f. 
33 Rein empirisch (quantitativ) nicht einmal abwegig, wie deutlich wird im Beleg unterschiedlicher 

Lebenserwartungen in einer Studie des Bundesinstituts für Bevölkerungsforschung von M. Luy, 
Warum Frauen länger leben: Erkenntnisse aus einem Vergleich von Kloster- und Allgemeinbevölke­
rung, Wiesbaden 2002. 

34 So besagt es die psychologische Lerntheorie im Allgemeinen (vgl. R. Mowrer, Handbook of contem­
porary learning theories, o. O. 2001) und bestätigt es die Religionspädagogik im Besonderen (vgl. 
Kl. Kieß/ing, Religiöses Lernen, Frankfurt/M. 2003). 



130 

5. Fazit: Heterotopia - vor Ort oder 
ohne Ort 

Die Welt ist kein Kloster. Das macht die 
Klosterwelt von heute jedoch nicht ein­
töniger. In ihr gibt es durchaus ver­
schiedene Tonträger (Klöster und Klos­
tergemeinschaften unterschiedlichster 
spiritueller wie sozialer Prägung) und 
Tonspuren (mehr oder weniger reli­
giöser Art). Und selbst ihr religiöser 
Grundton ist nicht nur von Orden zu 
Orden, sondern in seinen Ober- und 
Untertönen sogar auch von Kloster zu 
Kloster unterschiedlich. Wo nicht jeder 
das Gleiche macht, haben es alle leich­
ter, den richtigen Ton zu treffen. Sender 
wie Empfänger. Soziologisch erfüllt 
das den Tatbestand der geistlichen Ar­
beitsteilung zum größeren Wohle aller 
Beteiligten. 

Aber nicht nur in der religiösen bezie­
hungsweise kirchlichen Landschaft von 
heute kommt es auf Vielfalt an. Die 

Hochschild/Rendezvous mit Gott 

Weltgesellschaft probt schon seit eini­
ger Zeit den Übergang zur Heteroto­
pia, das heißt in ihrem Fall: den Neu­
entwurf einer ortsungebundenen Le­
bensordnung.35 Aber während sie dies­
bezüglich regelmäßig daran scheitert, 
ihren Übergang von unmöglicher Ord­
nung zu möglicher Unordnung als vor 
Ort notwendig plausibel zu machen, 
praktiziert das Kloster die Alternative: 
den "genius loci"36. Im Zeichen seiner 
religiösen Grundordnung gestaltet es 
seine heutige Umordnung und das 
heißt, sie verschafft all denen Lebens­
raum, deren Sinn nach Weltanver­
wandlung steht - ob dauerhaft oder 
vorübergehend. An keinem von ihnen 
zieht die Stabilitätserfahrung des Ortes 
spurlos vorüber. Die einen werden 
sesshaft, die anderen bodenständig.37 

Zum Originalton der stabilitas loei ge­
sellt sich ihr Kammerton. Das Kloster 
hat heute anscheinend Sinn für Dop­
pelsinn. Es wäre Leichtsinn, ihn nicht 
zu kultivieren. 

35 So die argumentative Trilogie von der Atopia über die Dystopia zur Heterotopia bei H. Willke, 
Atopia, Frankfurt/M. 2001 sowie ders., Dystopia, Frankfurt/M. 2002 und ders., Heterotopia, Frank­
furt/Mo 2003. 

36 Mit diesem Begriff wird angegeben, dass die Aura eines Ortes seine jeweiligen Subjekte affiziert, 
sogar entrückt. Die Tradition des Begriffs reicht bis in die Romantik zurück und erlebt heute seitens 
der postmodernen Literaturwissenschaft eine beeindruckende Renaissance. In der Aufzählung des 
Ortsgeistes wurde bisher das Kloster jedoch unterschlagen. Vgl. H. Meter, P. Glaudes, (Hg.), Le Genie 
du lieu, Münster 2003. 

37 In dieses'poppelschema ordnet Heidegger seine Selbsterfahrungen im und mit dem Kloster Beuron. 
Vgl. als Uberblick A. Denker, "Ein Samenkorn für etwas Wesentliches". Martin Heidegger und die 
Erzabtei Beuron, in: EuA 79 (2003) 91-106, sowie seine Eigenaussagen in Martin Heidegger/Elisabeth 
Blochmann, Briefwechsel 1918-1969, hg.v. J. Storck, Marbach a.N. 1989, 43f. 


